
Stačiatikių  

integracija  

į Lietuvos  

Didžiosios  

Kunigaikštijos 

visuomenę 

XV–XVI a.      Genutė Kirkienė



158	

Viduramžiais ir ankstyvaisiais amžiais Europoje besikuriančių tautinių monarchi-
jų integraciniai procesai apėmė regioninius ir iš dalies etninius segmentus. Visiems 
žinoma, kad Lietuvos Didžioji Kunigaikštija (toliau – LDK) ir iš dalies Lenkijos 
valstybėse egzistavo ne tik etniniai subjektai, bet, svarbiausia, konfesiniai visuo-
menės segmentai. Ši konfesinė segmentacija tapo netgi Europos istorinių regionų 
paieškos pagrindu ir ribų kriterijumi. Vienas iš Vidurio Europos, kaip istorinio 
regiono koncepto autorių Oskaras Haleckis rytinę šio regiono  (Vidurio Europos) 
ribą sutapatino su katalikiškojo ir stačiatikiškojo regionų sandūros linija. Tokiu 
atveju Vidurio Rytų Europos regiono riba eina per LDK vidurį, t.y. dalija ją į dvi 
dalis. Šitoks apibendrintas vaizdinys išliko iki mūsų dienų, pvz. Samuelis Huntig-
tonas ne tik Vidurio Europos, bet ir Vakarų civilizacijos ribą brėžia pagal etninės 
Lietuvos rytinius pakraščius1. 

 Tačiau O. Haleckis nesustojo savo apmąstymuose ir būtent į šį apibendrintą 
vaizdinį netilpo LDK ir iš dalies Lenkijos integraciniai procesai, kurių vienas iš 
svarbiausių buvo bažnytinė unija. Dėl to, specialiai tirdamas Bažnyčių unijos pro-
blematiką fundamentaliame veikale „Nuo Florencijos iki Brastos“2, jis Bažnyčių 
uniją traktavo kaip fenomenalią (neturinčią analogų kituose Europos kraštuose) 
Lenkijos ir Lietuvos, sujungtų dinastine unija, valstybių problemą, kurią jos visuo-
menei iškėlė Krėvos sutartis. O. Haleckio koncepcija grindžiama prielaida, kad bū-
tent šios valstybės buvo vienintelės Europoje valstybės, kuriose katalikas valdovas 
turėjo itin gausų stačiatikių konfesijos būrį. Šis fenomenas, anot Haleckio, 1395–
1396 m. ir 1415–1418 m. padarė Vytautą ir Jogailą europinio masto Bažnyčių unijos 
politikais, formulavusiais visuotinės unijos (tarp Konstantinopolio patriarcho ir 
Romos popiežiaus) idėją, kuri galėjo būti sudaryta Bažnyčių unijos susirinkime3.

1	 Huntington S. P. The Clash of Civilizations? // Foreign Affairs, vol. 72, no. 3, Summer 1993, 
pp. 22–49. 

2	 Halecki O. Od unii Florenckiej do unii Brzeskiej, pod red.J. Kloczowskiego, 1–2. Lublin, 
1997.

3	 Ten pat, t. 1, s. 33–46. Plg. Trajdos T. M. Metropolici kijowscy Cyprian i Grzegorz Camblak, 
bulgarscy duchowni prawosławni // Balcanica Posnaniensia, 1985, t. 2, s. 226–232; Kłoc-
zowski J. Jagiełło i Witold wobec prawosławnych: próba ich dowartościowania w 1417 r. // 



	 II. Naujos Lietuvos Didžiosios Kunigaikštijos integracinių procesų tyrimų problemos	 159

Kaip žinia, Florencijoje buvo susitarta dėl dogmų ir savos liturgijos išlaikymo4. 
Sudarius šią uniją ir jai žlugus (turkams užgrobus Konstantinopolį,  niekada daugiau 
neiškilo visuotinės unijos idėja), problema persikėlė į lokalinių arba regioninių uni-
jų su atskiromis Rytų bažnyčiomis lygmenį. Tokia unija ir buvo realizuota 1596 m. 
Brastoje. Paprastai Brastos bažnytinė unija laikoma visos stačiatikių visuomenės 
integracija, tačiau iš esmės dalis stačiatikių visuomenės, tiksliau – aukščiausias jos 
sluoksnis jau buvo nuėjęs kitais keliais, vadinasi, integracinis stačiatikių diduome-
nės mechanizmas veikė žymiai anksčiau. Labiausiai paplitęs S. Kot’o integracinis 
modelis, jog stačiatikiai ėjo į reformaciją ir iš jos negrįžo į stačiatikybę, bet pasuko 
į katalikybę. Kitas modelis – stačiatikiai į katalikybę grįždavo prieš reformaciją. 
Tačiau, svarbiausia, būta ne bažnytinės unijos bandymų, o ištiso proceso, kurio 
istoriografija nematė. Čia verta grįžti prie O. Haleckio koncepcijos svarstymo.

O. Haleckis Lietuvos ir Lenkijos valstybėje 1458–1503 m. įžvelgė ne lokalinės, 
o visuotinės Bažnyčių unijos realizavimo variantą, kuris įvardinamas Florencijos 
unijos atgimimu5. Šį reiškinį jis ir siejo su naujai paskirtu (nominacija – 1458 m. 
rugsėjo 5 d.) unitinių pažiūrų naujos Kijevo metropolijos (atskirtos nuo Maskvos) 
metropolitu Grigaliumi Bulgaru6, kurį pašventino ir egzilinis Konstantinopolio 
patriarchas unitas – Grigalius Mamma pagal graikų apeigas. 

Bažnyčių unijos procesas po Grigaliaus mirties, anot Haleckio, priklausė nuo 
to, kas bus jo pasekėjas ir ar jis bus pripažintas LDK rusėnų vyskupų7. Autoriaus 
manymu, taip pat buvo unitinių pažiūrų iki 1503 m. ir kiti metropolitai: Misaelis 
(1430–1476), Simonas (1480/1–1488), Jona (1488–1494), Makarijus (1495–1497), Bul-
garinovičius (1498–1501). Juos rėmė pats valdovas. Šie metropolitai, būdami turkų 
valdžioje negalėjo laisvai reikšti savo įsitikinimų ir siekė likti vienybėje su katalikų 
bažnyčia ir popiežiumi, kartu visiškai nenutraukdami ryšių su Konstantinopolio 
patriarchu. Haleckis manė, kad metropolito Bulgarinovičiaus veikla buvo tarsi 

Balticum. Studia z dziejów polityki, gospodarki i kultury XII–XVII wieku, ofiarowane Ma-
rianowi Biskupowi w siedem-dziesiątą rocznicę urodzin, oprac. Z. H. Nowak. Toruń, 1992,  
s. 174–179. 

4	 Florencijos Bažnytinės Unijos esmė – pasiektas kompromisas pagrindiniais teologijos klau-
simais: stačiatikiai pripažino popiežių Vicarius Christi pagal visuomeninių susirinkimų nu-
tarimus ir šventuosius kanonus. Popiežius buvo pripažintas hierarchiškai pirmas tarp penkių 
(po jo eilės tvarka sekė patriarchai: Konstantinopolio, Aleksandrijos, Antiochijos ir Jeruzalės); 
pripažinta abiejų Bažnyčių Eucharistijos tradicija (Vakarų – neraugintos duonos, Rytų apei-
gų – raugintos), patvirtinta abiejų Bažnyčių krikšto sakramento praktika; palikta teisė Rytų 
Bažnyčiai skaistyklą interpretuoti savaip, svarstytas Filiouqe klausimas ir pagaliau, abiems Baž-
nyčioms buvo paliktos skirtingos apeigos.

5	 Halecki O. Od unii Florenckiej do unii Brzeskiej, pod red.J. Kloczowskiego, t. 1. Lublin, 
1997, s. 116–137.

6	 Ten pat, s. 119–122.
7	 Ten pat, s. 136. St

ač
ia

tik
ių

 in
te

gr
ac

ija
 į 

Li
et

uv
os

 D
id

ži
os

io
s  

Ku
ni

ga
ik

št
ijo

s v
isu

om
en

ę X
V–

X
VI

 a
.  

 Ge

nu
tė

 K
ir

ki
en

ė



160	 II. Naujos Lietuvos Didžiosios Kunigaikštijos integracinių procesų tyrimų problemos

tvirtas akordas, siekiantis įtvirtinti visuotinę Bažnyčių uniją Lietuvos ir Lenkijos 
valstybėje. Šio metropolito veikloje mes matome visus šios Bažnyčių unijos subjek-
tus: LDK valdovą Aleksandrą, popiežių Aleksandrą VI, Vilniaus vyskupą Alber-
tą Taborą, Konstantinopolio patriarchus Nifontą II ir Joachimą I, o taip pat patį 
metropolitą Bulgarinovičių. Kaip tik šių asmenų dalyvavimas ir buvo Haleckiui 
visuotinės Bažnyčių unijos apibūdinimo kriterijus (tiesa, autorius tokios griežtos 
definicijos nepateikė). Tuo tarpu regioninė arba lokalinė Bažnyčių unija, sukurta 
Breste 1596 m., jau neturėjo esminio visuotinės Bažnyčių unijos subjekto – Kons-
tantinopolio patriarcho.

Po Bulgarinovičiaus veiklos daugiau bažnytinės unijos bandymų nebuvo, tad 
Haleckiui lūžis – 1503 m., kai nauju Kijevo metropolitu tapo Juozapas Soltanas. 
Nors nei šis, nei po jo buvę metropolitai nedeklaravo atsimetimo nuo bažnytinės 
unijos, tačiau ir neieškojo popiežių palaiminimo. Nematyti intensyvesnių ryšių ir 
su Konstantinopolio patriarchais8. Todėl O. Haleckis nuo šio momento įžvelgė Flo-
rencijos Bažnyčių unijos proceso nutrūkimą. 

Vis dėlto šios problemos istoriografijoje novatoriškiausias Haleckio pastebėji-
mas yra tas, kad ir po 1503 m. būta Florencijos Bažnyčių unijos tradicijos9. Autorius 
pastebėjo keletą faktų, iš kurių svarbiausias LDK reiškinys – kunigaikščio Jurgio 
Sluckiškio deklaracija apie vienybę su katalikų bažnyčia: viena, jis 1526 m. funda-
vo katalikų bažnyčią Veisiejuose, o antra, vedybų su katalike klausimu, kreipėsi į 
popiežių Klemensą VII, pripažindamas jo viršenybę, kartu teigdamas, kad gyvena 
pagal graikų apeigas, tačiau pripažįsta ir katalikų tikėjimą10. Šią Haleckio koncep-
ciją būtų galima papildyti tiek kitų autorių, tiek naujai pastebėtais faktais. Tačiau 
Haleckio koncepcija, aiškinusi minėtą laikotarpį, paliko neaiškumų – nebuvo pa-
aiškintas mechanizmas, kaip tie faktai gali egzistuoti, jeigu yra nutrūkęs bažnyti-
nės unijos procesas. Taigi O. Haleckis neįvertino ar neplėtojo galimų kitų bažnyti-
nės unijos sampratų ir fokusavo dėmesį tik į Kijevo metropolitų ryšį su Roma. Jis ir 
pats pripažino, kad galimi ir asmeniniai stačiatikių ryšiai su popiežiumi. 

Atrodo, kad Haleckio pastebėtas visuotinės Bažnyčių unijos procesas 1458–
1503 m. LDK buvo realizuojamas paraleliai ir ieškant naujo unijos modelio, kurio 
subjektais tapo katalikiškosios stovyklos atstovai. Ir tai sąlyginai būtų galima įvar-
dinti lokalinės neformalios bažnytinės unijos procesu, kuriame dominuoja katališ-
kosios stovyklos subjektai: popiežius, valdovas, katalikų vyskupai ir bernardinai.

8	 Šiuolaikinėje literatūroje ši situacija apibūdinama kaip Lenkijos ir Lietuvos stačiatikių bažny-
čios palikimas likimo valiai. Kumor Ks. B. Historia kościoła, t. 4. Lublin, 2003, s. 223–227.

9	 Halecki O. Od unii Florenckiej do unii Brzeskiej, pod red. J. Kloczowskiego, t. 1. Lublin, 
1997, s. 167–192.

10	 Ten pat, s. 181–182.



	 II. Naujos Lietuvos Didžiosios Kunigaikštijos integracinių procesų tyrimų problemos	 161

Šis reiškinys labiau išryškėjo po 1503 m., kada fiksuojamas pasyvus metropolitų 
vaidmuo. Prie šio klausimo dar grįšime. Tačiau anksčiau (kai visuotinės Bažnyčių 
unijos subjektai XV a. antrojoje pusėje buvo aktyvūs) lokalinės bažnytinės unijos 
reiškiniai buvo pridengti to proceso, kurį Haleckis pavadino Florencijos Bažnyčių 
unijos atgimimu. Bet ir tada būta specialių ar individualių (kaip pvz. Soltanai, Jonas 
Sapiega, Mykolas Glinskis) prozelitizmo atvejų, patvirtintų paties popiežiaus. Visa 
tai tarsi buvo visuotinės Bažnyčių unijos realizavimo formos, tačiau jos jau turėjo kitą 
konkretesnį turinį. Jos bet kuriuo atveju rodė „didesnį“ unitiškumą, nei patriarchų 
ir metropolitų propoguojamos bažnytinės unijos formos. Šio turinio kitoniškumas 
turėjo dar labiau matytis LDK bažnytinės unijos katalikiškųjų subjektų – valdovo ir 
vyskupų – akimis, juo labiau, kad šie demosntravo savarankiškas pozicijas bažny-
tinės unijos atžvilgiu. Čia turėjo daugiausia lemti valdovo laikysena. 

Florencijos unija, kaip žinoma, palikdama teisę buvusiems stačiatikiams į jų 
graikiškas apeigas, o kartu reikalaudama perėjimo prie katalikiškos dogmatikos, 
vis dėlto paliko plačią šių dalykų interpretacijos skalę: nuo stačiatikius tenkinančio 
formalaus popiežiaus primato pentarchijos rėmuose pripažinimo iki dogmatinių 
subtilybių realizavimo. Tačiau liko visiškai neaišku, koks galimas kontrolės me-
chanizmas, kad nei vieni, nei kiti neperžengtų Florencijos unijos numatytos skalės, 
juo labiau, kad neaišku, ką konkrečiai reikia kontroliuoti, jei formulės yra kompro-
misinės. Ir čia atsiranda katalikų vyskupų siekis antrą kartą krikštyti stačiatikius.

Pastarasis katalikų reikalavimas, realizuojant bažnytinę uniją, net nebuvo 
svarstytas Florencijos suvažiavime, todėl stačiatikių atžvilgiu antro krikšto reika-
lavimas galėjo būti jų interpretuojamas kaip katalikų dvasininkijos savivalė. Antra 
vertus, būta skirtingų bažnytinės unijos sampratų ne tik tarp stačiatikių ir katalikų, 
bet ir pačioje katalikų stovykloje.

Istoriografijoje Viktoras Gidžiūnas, o taip pat R. Trimonienė yra atkreipę dėme-
sį, kad XV a. antrojoje pusėje Bažnyčių unijos įgyvendinimo procese būta dviejų 
stovyklų: vienoje pusėje buvo bernardinai, karalius Kazimieras bei stačiatikių me-
tropolitas, nereikalavę antrojo krikšto iš stačiatikių, o kitoje – Lenkijos ir Lietuvos 
vyskupai, kurie reikalavo grįžtančius į Bažnyčių vienybę stačiatikius perkrikštyti.

Bernardinai, norėdami išvengti iš katalikų dvasininkijos pusės galimų kaltini-
mų, kam jie įsileidžia į savo bažnyčias stačiatikius, išsireikalavo iš popiežius 1475 m. 
liepos 12 d. bulę, kuri suteikė jiems teisę įsileisti į savo bažnyčias graikų apeigų 
krikščionis11. Be to, norėdami stačiatikius įtikinti unijos efektyvumu, bernardinai 
pradėjo leisti liturgines knygas, kuriose ,,būtų pataisytos stačiatikių klaidos“ (Anot  
V. Gidžiūno, knygų serija bažnytine slavų kalba buvo net pradėta spausdinti Friolio 

11	 Kodeks dyplomatyczny katedry i diecezji wileńskiej  (toliau – KDKW), wyd. J. Fijałek i W. Sem-
kowicz, Kraków, 1932–1948, Nr. 292, s. 340–341. St

ač
ia

tik
ių

 in
te

gr
ac

ija
 į 

Li
et

uv
os

 D
id

ži
os

io
s  

Ku
ni

ga
ik

št
ijo

s v
isu

om
en

ę X
V–

X
VI

 a
.  

 Ge

nu
tė

 K
ir

ki
en

ė



162	 II. Naujos Lietuvos Didžiosios Kunigaikštijos integracinių procesų tyrimų problemos

Švaipolto spaustuvėje Krokuvoje, tačiau tai iki galo nebuvo įgyvendinta)12. Tačiau 
ši bernardinų iniciatyva katalikų vyskupų buvo sustabdyta. Nepaisant bernardinų 
pastangų atvesti stačiatikius į bažnyčių vienybę, gyvenime būta kitaip – katalikų 
dvasininkai kaip tik reikalavo iš stačiatikių antrojo krikšto arba šį faktą patvirti-
nančio dokumento. Tą parodė Aleksandro Soltano pavyzdys. Šis, norėjęs priimti 
Vilniaus katedroje komuniją, bet neturėjęs liudijimo, kad atsigręžęs į katalikybę, 
buvo iškeiktas kunigo: ,,Šuo antrą kartą nepasikrikštijęs, išdrįso artintis prie Dievo 
stalo“13. Kita vertus, Trimonienė atkreipė dėmesį į Lietuvos didžiojo kunigaikščio 
Aleksandro sekretoriaus Vilniaus klebono Erazmo Cioleko aiškinimą, kad ,,rusai, 
pripažinę bažnytinę uniją, bet nepriėmę Šv. Krikšto sakramento, tik sustiprina savo 
paklydimus. Mirties dieną jie šaukiasi brolių pranciškonų observantų, – jų ir buvo 
jie suklaidinti, – kad jiems patarnautų“14. Vadinasi, LDK katalikiškoji hierarchija 
savaip interpretavo, o kartu nepriėmė visuotinės Florencijos unijos nuostatų. Ji tu-
rėjo savo bažnytinės unijos modelį – stačiatikiai, grįžtantys į Bažnyčių vienybę, pri-
valėjo iš naujo krikštytis. Taigi šios skirtingos bažnytinės unijos sampratos turėtų 
tilpti po O. Haleckio visuotinės bažnyčių unijos atgimimo sąvoka. Tačiau taip nėra. 
Būta paralelinio proceso – tai rodo Kazimiero ir bernardinų veikla: Misaelio laiško 
1476 m. turinys atspindi to laikmečio vykdomą socialinę politiką, būtent bažnyti-
nės unijos įgyvendinimą tarp stačiatikių. Laiško signatarai, prieštaraudamai dėl 
antrojo krikšto, siekia kokybiškesnės bažnyčių unijos. 

XV a. antrojoje pusėje bažnytinės unijos inciatyva buvo valdovo rankose, nes 
nuo jo priklausė metropolitų išrinkimas15. Aiškėja, kad nuo šio momento bažnyti-
nė unija formavosi jau katalikiškų subjektų lygmenyje. Stačiatikių integracinį me-
chanizmą rodytų ir popiežių bulės. Popiežius Sikstas IV 1481 m. rugpjūčio 31 d. 
išleido bulę, nurodančią laikytis Florencijos unijos nutarimų16. Ją kartojo 1487 m. 

12	 Žr.: Gidžiūnas V. Pranciškonų, observantų–bernardinų gyvenimas ir veikla Lietuvoje XV 
ir XVI a. // Lietuvių katalikų mokslo akademijos suvažiavimo darbai, t. IX. Roma, 1982,  
p. 114. 

13	 Kutrzeba J., Fijalek J. Kopiarz rzymski Erazma Ciołka // Archiwum Komisji Historycznej, 1, 
ser. 2. Kraków, 1924,  s. 77. 

14	 Trimonienė R. Katalikų bažnyčios politika bažnytinės unijos klausimu Kazimiero ir Aleksandro 
laikais // Lietuvių katalikų mokslo akademijos suvažiavimo darbai, Metraštis, t. XII. Vilnius, 
1998, p. 337.

15	 Galima teigti, kad bažnytinės unijos likimas priklausė ne tik nuo to, kas bus jos įpėdinis ir ar 
jis bus pripažintas, bet visų pirma nuo valdovo pozicijos. Faktas, kad Kazimieras griežtai atme-
tė Konstantinopolio patriarcho ,,peršamą“ metropolitą Spiridoną ir išsirinko Kijevo metropo-
litu Polocko vyskupą Simoną, suprantama, lojalų sau, o tuo pačiu ir Romos popiežiui, rodytų, 
kad Kazimieras tuo metu turėjo būti akivaizdžiai perėmęs  bažnytinės unijos iniciatyvą į savo 
rankas. Juk kitu Kijevo metropolitu stačiatikių vyskupų 1489 m. išrinktas Polocko vyskupas 
Jonas Glezna taip pat visų pirma buvo patvirtintas valdovo Kazimiero ir tik po to kreiptasi į 
Konstantinopolio patriarchą dėl jo įšventinimo.

16	 KDKW, Nr. 319, s. 377–378; Apie tai žr.: Gidžiūnas V. Pranciškonų, observantų-bernardinų 



	 II. Naujos Lietuvos Didžiosios Kunigaikštijos integracinių procesų tyrimų problemos	 163

birželio 19 d. ir popiežius Inocentas VIII, leidęs priimti bernardinų globon grįžtan-
čius naujatikius bei suteikti jiems išrišimą ir nereikalauti antrojo krikšto17. Tokie 
patys pageidavimai buvo išreikšti 1501 m. rugpjūčio 23 d. popiežiaus Aleksandro 
VI bulėje Vilniaus vyskupui Albertui Taborui18.

Taigi ar negalėtume jau Kazimiero valdymo laikais įžvelgti lokalinės Bažnyčių 
unijos, realizuotos Brastoje, ištakų? Kita vertus, jeigu metroplitų unitines orienta-
cijas parėmė ne tik stačiatikių vyskupai, bet veikiausiai ir stačiatikių didikai, tad 
galbūt reiktų kalbėti apie bažnytinės unijos realizavimą tik aukščiausiojo stačiati-
kių sluoksnio lygmenyje?

Aleksandro valdymo laikotarpiu Kijevo metropolija Juozapui Bulgarinovičiui 
buvo pažadėta su ta sąlyga, kad šis dirbs unijos naudai19. Aiškėja, kad šio me-
tropolito misija – įtvirtinti visuotinės Bažnyčių unijos modelį Lietuvos Didžiojoje 
Kunigaikštijoje. Juo labiau, kad tuo metu buvo itin ryškūs tokios unijos subjektai. 
Iš vienos pusės – patriarchas, metropolitas ir stačiatikų vyskupai, iš kitos – katali-
kiškoji linija: popiežius, valdovas bei katalikų vyskupai. 

Tačiau šiuo laikotarpiu išryškėjo žymiai radikalesnis bažnytinės unijos bandy-
mas – stačiatikių diduomenės integracinis mechanizmas. 

Lenkų istorikas Maroszekas20 1495–1503 m. laikotarpyje pamatė ištisą bažnyti-
nės unijos realizavimo sąjūdį ir šiame procese įžvelgė radikaliausią bažnytinės uni-
jos formą – vieningos dviejų apeigų bažnyčios kūrimą (tuo tarpu unitinė bažnyčia 
iš Brastos bažnytinės unijos taško suvokiama taip: unitinė Bažnyčia yra paklusni 
popiežiui, tačiau turi atskirus maldos namus). Gali būti, jog Maroszekas klydo ta 
prasme, kad bažnytine unija laikė radikaliąją kanoninę (o ne organizacinę!) uni-
jos formą – vieningų maldos namų idėją, iškeltą Jono Sapiegos ir realizuojamą 
Ikaznėje21. Šią idėją Maroszekas įžvelgė vykdomą ir Aleksandro Chodkevičiaus 

gyvenimas ir veikla Lietuvoje XV ir XVI a. // Lietuvių katalikų mokslo akademijos suvažiavi-
mo darbai, t. IX. Roma, 1982, p. 111; Kantak K. Bernardyni Polscy, (1453–1572), 1. Lwów, 
1933, s. 163–165.

17	 Gidžiūnas V. Pranciškonų, observantų - bernardinų gyvenimas ir veikla Lietuvoje XV ir XVI a. 
// Lietuvių katalikų mokslo akademijos suvažiavimo darbai, t. IX. Roma, 1982, p. 110–112; 
Kantak K. Bernardyni Polscy, (1453–1572), 1. Lwów, 1933,  s. 165–166.

18	 KDKW, Nr. 503, s. 611–613; Trimonienė R. Katalikų bažnyčios politika bažnytinės unijos 
klausimu Kazimiero ir Aleksandro laikais // Lietuvių katalikų mokslo akademijos suvažiavimo 
darbai, Metraštis, t. XII. Vilnius, 1998,  p. 337.

19	 Голубинский E. История русской церкви, т. 2. Москва, 1900, с. 447–448; Никольский Н. М.  
История русской церкви. Москва, 1991, с. 164–165. 

20	 Apie tai žr.: Maroszek J. Dziedzictwo unii kościelnej w krajobrazie kulturowym Podlasia: 
1596–1996. Białystok: Regionalny Ośrodek Studiów i Ochrony Środowiska Kulturowego, 
1996, s. 1–15; Maroszek J. Pogranicze Litwy i Korony w planach króla Zygmunta Augusta: 
z historii dziejów realizacji myśli monarszej między Niemnem a Narwią. Białystok: Wydaw. 
Uniwersytetu w Białymstoku, 2000, s. 116–155.

21	 V. Gidžiūnas pirmasis istoriografijoje atkreipė dėmesį į J. Sapiegos 1501 m. funduo- St
ač

ia
tik

ių
 in

te
gr

ac
ija

 į 
Li

et
uv

os
 D

id
ži

os
io

s  
Ku

ni
ga

ik
št

ijo
s v

isu
om

en
ę X

V–
X

VI
 a

.  

 Ge

nu
tė

 K
ir

ki
en

ė



164	 II. Naujos Lietuvos Didžiosios Kunigaikštijos integracinių procesų tyrimų problemos

funduotame Supraslyje, o vėliau Možeikove ir Synkovičiuose22. Tačiau minėtas 
autorius neatkreipė dėmesio, kad Jono Sapiegos projektas, kuomet tokie maldos 
namai tampa pavaldūs valdovui ir Vilniaus vyskupui, palieka nuošalyje stačiatikų 
bažnyčios hierarchiją23. Tikėtina, kad tam negalėjo pritarti Bulgarinovičius, bažny-
tinės unijos projektą radikalizavęs kitu – organizaciniu aspektu: Bažnyčios lieka 
atskiros (suprantama, Florencijos unijos sąlygomis), tačiau metropolito pavaldu-
mas popiežiui sąlygoja LDK stačiatikių autokefalinės bažnyčios sukūrimą ne tik 
de facto (tai visuotinai pripažįstama 1458 m.), bet veikiausiai ir de jure, o stačiatikių 
metropolitas įgyja  kardinolo rangą (kaip kažkada Izidorius). 

XV–XVI a. sandūroje žinome atsiradusius du bažnytinės unijos projektus, suda-
rytus pagal Venecijos graikų bendruomenės pavyzdį: vienas Jono Sapiegos, kai ku-
riama dviejų konfesinių bendruomenių bažnyčia tampa pavaldi Vilniaus vyskupui, 
antras Bulgarinovičiaus, kai jis, norėdamas tapti kardinolu, siekė sukurti atskirą 
unitišką LDK metropoliją24. R. Černius) padarė išvadą, kad Bulgarinovičiaus pro-
jektas buvo nerealus ir sukėlė katalikų Bažnyčios nepasitenkinimą.

Tokia galima autokefalija (bažnytine prasme) lenktų jos dignitorių rangu kata-
likų bažnyčios hierarchiją, kas savaime atveria kelius pretenzijoms patekti į Ponų 
tarybą. Tuo ypač buvo nesuinteresuoti katalikų vyskupai. Dviejų bažnytinės unijos 
projektų – Juozapo Bulgarinovičiaus ir Jono Sapiegos – įžvalga leidžia kitaip įsi-
vaizduoti bažnytinės unijos likimą vėliau, po Bulgarinovičiaus vadovavimo me-
tropolijai. Jeigu Maroszekui su Bulgarinovičiaus mirtimi bažnytinė unija baigiasi, 

tą bažnyčią Ikažnėje, skirtą dviejų konfesijų – katalikų ir stačiatikių – apeigoms. Žr.: Gi-
džiūnas V. Pranciškonų, observantų–bernardinų gyvenimas ir veikla Lietuvoje XV ir 
XVI a. // Lietuvių katalikų mokslo akademijos suvažiavimo darbai, t. IX. Roma, 1982,  
p. 117. Plg. Maroszek J. Dziedzictwo unii kościelnej w krajobrazie kulturowym Podlasia: 
1596–1996. Białystok: Regionalny Ośrodek Studiów i Ochrony Środowiska Kulturowego, 
1996, s. 10; Černius R. Konfesinis ir politinis XV a. pabaigos Bažnytinės unijos aspektas Lie-
tuvos Didžiojoje Kunigaikštystėje // Tarp istorijos ir būtovės, studijos prof. E. Gudavičiaus 
70-mečiui. Vilnius, 1999, p. 252.

22	 Autorius atkreipė dėmesį į minėtų cerkvių architektūrą, kurioje jungiami bizantinio ir gotikos 
stiliaus elementai. Žr.: Maroszek J. Pogranicze Litwy i Korony w planach króla Zygmunta 
Augusta: z historii dziejów realizacji myśli monarszej między Niemnem a Narwią. Białystok: 
Wydaw. Uniwersytetu w Białymstoku, 2000, s. 137–138, 145–149.

23	 Lieka klausimas, ar J. Sapiegos programa vykdoma „raidė į raidę“, t. y., ar išlieka graikiškosios 
apeigos, ar pereinama į lotyniškas. Vieni tyrinėtojai gali tai traktuoti kaip tapimą kataliku, 
nereikalaujant krikšto, o kiti, kad tai  tik paklusnumas katalikų bažnyčiai. Dar vienas klau-
simas – jei vis dėlto išlieka graikiškos apeigos, tai ar jos įsileidžiamos į katalikų bažnyčias? Ir 
atvirkščiai – o kaip yra cerkvėse, ar unitai privalo įsileisti katalikiškas apeigas? Šiuos klausimus 
paliekame ateities tyrinėjimams.

24	 Černius R. Konfesinis ir politinis XV a. pabaigos Bažnytinės unijos aspektas Lietuvos Didžio-
joje Kunigaikštystėje // Tarp istorijos ir būtovės, studijos prof. E. Gudavičiaus 70-mečiui. 
Vilnius, 1999, p. 256–257. 



	 II. Naujos Lietuvos Didžiosios Kunigaikštijos integracinių procesų tyrimų problemos	 165

o Haleckiui ši bažnytinės unijos tradicija apnyko, tai todėl, kad abu istorikai kreipė 
dėmesį į metropolitų pozicijas Šv. Romos atžvilgiu.25.

Kaip ten bebūtų, atrodo, kad šios revoliucinės permainos išlaikė tokį pobūdį 
net nepritarus Bulgarinovičiaus projektui, priešingai, ir Aleksandras, ir Žygiman-
tas Senasis, pasinaudodami šia permaina perėmė ne tik nominalaus, bet ir realaus 
LDK stačiatikių bažnyčios valdovo rolę, tuo palikdami LDK metropolitą Juozapą 
Soltaną (taip pat ir vėlesnius metropolitus) nuošalyje nuo bažnytinės unijos pro-
blemos. Tai kaip tik leistų paaiškinti, kodėl Supraslio fundacijos aplinkoje buvęs 
Smolensko vyskupas Juozapas Soltanas, tapęs metropolitu, yra laikomas bažnyti-
nės unijos priešininku ar bent jau nieko nedarančiu dėl jos. Iš to išeitų, kad metro-
politai tapo nereikalingi, nes valstybės valdovo funkcijos nepaprastai išaugo. 

Antra vertus, tokiu būdu surandama puikiausia galimybė išspręsti stačiatikių 
pasaulietinio elito interesus ir ,,apeiti“ Horodlės draudimus. Esant tokiai situa-
cijai, galėtume teigti, kad egzistuoja bažnytinė unija valdovo lygmenyje (arba jo 
dvaro lygmenyje), kuomet stačiatikių Konstantinopolio patriarchas tampa tik no-
minaliu LDK stačiatikių vadovu, o realiu stačiatikių valdovu tampa LDK valdovai 
katalikai26. 

Vadinasi, ši aplinkybė atiduoda bažnytinės unijos idėją į LDK katalikų hierar-
chų rankas ir ji visiškai nebepriklauso nuo Konstantinopolio patriarchų laikyse-
nos. Tai ir paaiškintų keletą klausimų. Kodėl toliau remiama Supraslio cerkvės 
statyba27, nors egzistuoja cerkvių statybos draudimas ir leidimo turi prašyti ne 
tik K. Ostrogiškis28, bet ir lietuvių katalikiškos giminės atstovas Jurgis Grigorai-
tis Astikas, kuris, be valdovo leidimo pastatęs Anykščiuose cerkvę, turėjo ją, kaip 

25	 O iš R. Černiaus pastebėjimų išeitų, kad jei nei popiežius, nei Katalikų bažnyčios hierarchija 
nebuvo suinteresuoti metropolito Bulgarinovičiaus organizaciniu radikalizmu, tai jie kaip tik 
galėjo pritarti kanoniniam radikalizmui. Tiesa, šis kanoninis radikalizmas buvo neparankus 
stačiatikiams ir, priešingai, žymiai artimesnis katalikybei, kuri, nereikalaudama antrojo krikš-
to, priima stačiatikius savo globon. Plg. Černius R. Konfesinis ir politinis XV a. pabaigos 
Bažnytinės unijos aspektas Lietuvos Didžiojoje Kunigaikštystėje // Tarp istorijos ir būtovės, 
studijos prof. E. Gudavičiaus 70-mečiui. Vilnius, 1999, p. 257.

26	 Tokią tendenciją skiriant metropolitus, kai XVI a. Kijevo metropolito institutas išgyveno nuo-
puolį ir patriarcho vaidmuo sumenko, o LDK valdovo valdžia išaugo, įžvelgė Borysas Gu-
dziakas. Žr.: Gudziak B. A. Crisis and Reform, The Kijivan Metropolitante the Patriarche of 
Constantinople and the Genesis of the Union of Brest. 1998, pp. 59–62.

27	 J. Maroszekas mano, kad Supraslio cerkvės statybą veikiausiai rėmė ir dk Aleksandras, nes 
vienam Aleksandrui Chodkevičiui tokia statyba vargu ar ekonomiškai būtų  įveikiama. Maro-
szek J. Dziedzictwo unii kościelnej w krajobrazie kulturowym Podlasia: 1596–1996. Białystok: 
Regionalny Ośrodek Studiów i Ochrony Środowiska Kulturowego, 1996, s. 6. 

28	 Kaip žinia, K. Ostrogiškis Oršos mūšio lauke išprašė iš Žygimanto Senojo leidimą dviejų 
cerkvių statybai Vilniuje. Plačiau žr.: Fijalek J. Opisy Wilna ceź do polony wieku XII-go // 
Atheneum Wileńskie, r. Z., 1924, zscz. 5–6, s. 137–146. St

ač
ia

tik
ių

 in
te

gr
ac

ija
 į 

Li
et

uv
os

 D
id

ži
os

io
s  

Ku
ni

ga
ik

št
ijo

s v
isu

om
en

ę X
V–

X
VI

 a
.  

 Ge

nu
tė

 K
ir

ki
en

ė



166	 II. Naujos Lietuvos Didžiosios Kunigaikštijos integracinių procesų tyrimų problemos

neteisėtą, 1529 m. liepos 8 d. Žygimanto Senojo įsaku nugriauti29? Kodėl tos pa-
čios estetinės ir konfesinės programos rėmuose statomos bažnyčios Možeikove ir 
Synkovičiuose? Kodėl apie abiejų apeigų bažnyčios fundaciją kalbama Turosnoje? 
Svarbų šaltinį nurodė Maroszekas, suradęs Turosnos bažnyčios 1515 m. balandžio 
23 d. dokumentą, nurodantį, jog ši šventovė turėjo tarnauti visiems esantiems vie-
nybėje su Romos katalikų bažnyčia30.

Haleckis, fomuluodamas hipotezę, kad bažnytinė unija ir jos šalininkai negalėjo 
pradingti iš šio proceso jau Žygimanto Senojo ir Žygimanto Augusto laikais (iš jo 
buvo pasitraukę tik metropolitai ir stačiatikių vyskupai), bažnytinės unijos procesą 
šiame laikotarpyje grindžia tik jos tradicjų tąsa (pvz., kn. Jurgio Slucko vedybos su 
katalike Elena Radvilaite)31. Haleckis jau nekalba apie bažnytinės unijos procesą. 
Ši Haleckio įžvalga leidžia manyti valstybėje egzistavus ne šiaip sau stačiatikius, 
bet ir stačiatikius unitus arba graikų apeigų katalikus. 

Taigi šiame kontekste reiktų prisiminti unitu laikomą Pranciškų Skoriną32, ku-
rio kūrybinė veikla, tiksliau – leidyba turėjo ne tik rusėnišką, bet ir katalikišką 
orientaciją, kas leidžia galvoti apie jo unitinę laikyseną. Be to, kaip tik 1526 m. kn. 
Jurgio Sluckio Veisiejų bažnyčios fundacijos akte tarp liudytojų minimas garsus 
,,daktaras Pranciškus“33. Tad ar bereikia didesnio sutapimo – unitas pas unitą!

Bandydami įžvelgti lokalinės neformalios bažnytinės unijos procesą Žygimato 
Senojo laikais, prisiminkime, kad popiežiaus Aleksandro VI nuostatoms pasiprie-
šino dvasininkai (ypač lenkų), kurie siekė išlaikyti perkrikštijimo reikalavimą. To-
dėl Aleksandro VI paskelbtą 1501 m. rugpjūčio 23 d. bulę, uždraudė popiežius Le-

29	 Trimonienė R. Lietuvos Didžioji Kunigaikštystė ir Vidurio Europa XV–XVI a. sandūroje. 
Šiauliai, 1996, p. 66. 

30	 Maroszek J. Dziedzictwo unii kościelnej w krajobrazie kulturowym Podlasia: 1596–1996. Bia-
łystok: Regionalny Ośrodek Studiów i Ochrony Środowiska Kulturowego, 1996, s. 11. Auto-
riaus nuoroda į šaltinį – Centralne Archiwum Historyczne Bialorusi w Grodnie, F. 31, op. 2, 
k. 273, k. 7–8.

31	 Itin svarbu, kad autorius nurodo, jog kn. Jurgis Sluckis kreipiasi vedybų klausimu į popiežių 
Klemensą VII, kuris pažymėjo: „Šis (kunigaikštis Sluckis – G. K.) gyvena pagal apeigas ir 
papročius graikų ir Rytų bažnyčios, tačiau, be to, pripažįsta katalikų tikėjimą“. Halecki O. Od 
unii Florenckiej do unii Brzeskiej, pod red. J. Kloczowskiego, 1–2. Lublin, 1997, s. 182.

32	��������������������������������������������������������������������������������������������         Ištisa P. Skorinos epocha, jo gyvenimo, individualybės, kūrybinės veiklos aspektai atsispin-
di specialiame straipsnių rinkinyje: Спадчына Скарыны. Зборнiк матерыялаý першых 
Скарынаýскiх чытанняý (1986), Укл. Мальдзiс А. I. Мiнск, 1989.

33	 Францыск Скарына. Зборнiк дакументаý i матэрыялаý. Мiнск, 1988, c. 84–85: „Pra-
esentibus uenerabilibus, honorabili et nobilibus d[omi]nis Iacobo Staszkowsky, scholastico 
Uilnen[si] nec non Cra[ouiensi], Sandomirien[si] ecclesiarum canonico, cancellariio n[ost]ro 
Ioanne Syluio Amato, iuris utriusq[ue] doctore, canonico n[ost]ro Uilnensi et officiali gene-
rali, Georgio Chwalkowsky, in Ozie[ro]sdy et Lintupie plebano, uicethesaurario n[ost]ro, nec 
non Petro Goznisky, curiae n[ost]rae marschalco et egregio uiro domino Francisco, medicinae 
doctore, testibus ad praemissa uocatis et rogatis“. 



	 II. Naujos Lietuvos Didžiosios Kunigaikštijos integracinių procesų tyrimų problemos	 167

onas X 1515 m. Laterano suvažiavime34. Tačiau, kas svarbiausia, prie šio klausimo 
buvo vėl sugrįžta 1521 m. vasario 2 d., kai popiežiaus legato Zacharijaus Ferreri de-
krete įsakoma ,,laikytis popiežiaus Aleksandro VI  bulės (1501 m. rugpjūčio 23 d.) 
instrukcijos, sugrąžinant jos visišką galiojimą“35. Tuo pagrindu galime teigti, kad 
lokalinės neformalios bažnytinės unijos idėjos dvasia XVI a. trečiojo dešimtmečio 
pradžioje buvo gyva ir aktuali, nes kam reikėtų pakartotinai išleisti instrukciją, jei, 
tarkim, apskritai nėra unijos reiškinių ar proceso? 

Atkreipkime dėmesį į platesnį neformalios lokalinės bažnytinės unijos realiza-
vimo procesą, atvedusį stačiatikius ne tik į uniją, bet ir į katalikybę. Yra nemaža 
pavyzdžių, kai stačiatikiai pereidavo į Katalikų bažnyčios vienybę. Štai 1533 m. 
Chelmo žymiausias bajorų sluoksnis „perėjo iš rusų apeigų į Romos bažnyčią“36. 
Tai aiškėja iš 1516 m. liepos 3 d. Gniezno arkivyskupo Jano Laskio notarinio akto, 
kuriuo jis patvirtino ir perteikė popiežiaus Leono X bulę Vilniaus vyskupui Alber-
tui, – joje užsimenama ne tik apie indulgencijos suteikimą Žygimantui Senajam už 
jo nuopelnus katalikybei, bet ir apie stačiatikių atvertimą į katalikybę ,,ac sepius 
scismatici et Rutheni ad Catholica fidem reverterentur“ ir t. t.37 Ši informacija dar 
kartą patvirtintų mūsų hipotezę, kad į bažnytinę uniją perėjo tik aukščiausias sta-
čiatikių bajorų sluoksnis, todėl būtų galima kalbėti apie faktinę stačiatikių elito 
bažnytinę uniją. 

 Kita vertus, pažvelgus į „stačiatikių“ valdančiajame elite korpusą ir empiriš-
kai pagrindus jų konfesinę laikyseną, paaiškėja, kad stačiatikybei vietos valdovo 
aplinkoje tarsi nebelieka: Kazimiero laikais elite yra arba visi katalikai, arba tokie 
ryškiausi bažnytinės unijos šalininkai kaip Jonas Chodkevičius38 bei Soltanai39. Jau 
R. Trimonienė pagrindė Aleksandro Soltano unitiškumą. Informaciją, kad šis pri-
ėmė Katalikų bažnyčios globą be antrojo krikšto iš paties popiežiaus Pauliaus II, 
randame Erazmo Cioleko aprašymuose40. Ten pat užsimenama ir apie Aleksandro 

34	 Fijalek J. Pierwszy synod diecezji wileńskiej // Kwartalnik teologiczny Wileński, 1. 1923, s. 84.
35	 Ten pat. Plg. Chodynicki K. Kościoł prawosławny a Rzeczypospolita Polska, Zarys historyczny 

1370–1632, Warszawa, 1934, s. 83.
36	 Макарий, История русской церкви, т. 5, с. 165.
37	 Mokslų akademijos bibliotekos rankraščių skyrius, F. 6. dok. 107,109; Trimonienė R.  Lietuvos 

Didžioji Kunigaikštystė ir Vidyrio Europa XV–XVI a. sandūroje. Šiauliai, 1996, p. 68.
38	 Plg. Mironowicz A. Kościół prawosławny w państwie Piastów i Jagiellonów. Białymstok, 2003, 

s. 195–196. 
39	 Trimonienė R. Aleksandras Soltanas – XV a. piligrimas // Mokslas ir gyvenimas, 1991, Nr. 2,  

p. 13. Plg. Paravicini Anke und Werner. „Alexander Soltan ex Lithuania ritum grecorum sec-
tans“. Eine ruthenisch-polnische Reise zu den Höfen Europas und zum Heiligen Land 1467–
1469. Zwischen Christianisierung und Eurpäisierung:Beiträge zur Geschichte Osteuropas in 
Mittelalter und Früher Neuzeit. Festchrift für Peter Nitsche zum 65. Geburtstag, hrsg. von 
Hübner E., Klug E. und Kusber J. Stuttgart, 1998, S. 367–401.

40	 Kutrzeba S., Fijałek J. Kopiarz rzymski Erazma Ciołka z początku wieku XVI-go // Archiwum St
ač

ia
tik

ių
 in

te
gr

ac
ija

 į 
Li

et
uv

os
 D

id
ži

os
io

s  
Ku

ni
ga

ik
št

ijo
s v

isu
om

en
ę X

V–
X

VI
 a

.  

 Ge

nu
tė

 K
ir

ki
en

ė



168	 II. Naujos Lietuvos Didžiosios Kunigaikštijos integracinių procesų tyrimų problemos

Soltano brolį Ivašką, kuriam popiežius Sikstas IV 1471 m. lapkričio 19 d. suteikė 
privilegiją, liudijančią jį tapus unitu 41.

Aleksandro valdymo laikais politiniame elite iš esmės matome tuos pačius Ka-
zimiero laikų veikėjus. Dokumentais patvirtintas yra Jono Sapiegos katalikybės 
pripažinimas ir perėjimas į uniją42. Žygimantų Senojo ir Augusto laikais bažnyti-
nės unijos proceso avangarde buvo Chodkevičių giminė, patvirtinanti stačiatikiš-
kos kilmės LDK visuomenės dalies (ypač jos aukščiausio sluoksnio) integraciją į 
LDK politinės tautos procesą. Taigi, nesant juridinio įteisinimo, vis dėlto galėtume 
teigti, kad LDK XVI a. egzistavo neformali lokalinė bažnytinė unija. Jos įteisinimas, 
kaip žinia, buvo pasiektas tik Breste.

komisji historycznej, ser. II, 1, s. 75: „Soltan unus ex primoribus ducatus Lithuanie, frater 
germanus dicti Ivaszko, ad unionem suspectus per papam Paulum Rome sine baptismate, ve-
rum litteras non accepit, ubi abiuratis erroribus Grecorum et voto firmans, quod subiectus et 
fidelis Romane ecclesie esse debuit, manibus dicti pape communicatus est; iuramentum vero 
hoc circa baltei Jerosolimitani acquisitionem apud sepuchrum dominum repetivit“. 

41	 Kutrzeba S., Fijałek J. Kopiarz rzymski Erazma Ciołka z początku wieku XVI-go // Archiwum 
komisji historycznej, ser. II, 1,������������������������������������������������������������ s. 73–74: „Soltanus quidam nomine a Paulo II et Iwasco ger-
manu eisu ex Lithvania primores inter Rutenos, ambo a Sixto IV ambo suscepti et bulli pa-
tentibus in suopse ritu manerer“. Plg. Halecki O. Od unii Florenckej do unii Brzeskej. Lublin, 
1997, s. 140–141.

42	 Be to, minėtų Ivaškos Soltano bei Jono Sapiegos perėjimo į bažnytinės unijos pusę atvejai 
primenami 1501 m. traktate „Elucidarius errorum ritus Rutheni”. 1492 m. popiežiaus Ino-
centijaus laiške Lenkijos karaliui Jonui Albrechtui rašoma: ,,Venit ad urbem Romam dilectus 
filius Ioannes Sapiha, familiaris tuus, qui abiurata haeresi el lius pravitate deposita, ad catho-
lice fidem et unionem sanctae nostrae ecclesiae rediit, et nunc nostra benedictione habita, ad 
te reverti statuit…“. Jaroszewicz J. Obraz Litwy, t. 2. Wilno, 1844, s. 33, 181. Plg. Макарий 
История русской церкви, т. 9. Санкт-Петербург, 1879, с. 95–96. Šį traktatą surado ir ko-
mentavo Rita Trimonienė. Žr.: Trimonienė R. Katalikų bažnyčios politika bažnytinės unijos 
klausimu Kazimiero ir Aleksandro laikais // Lietuvių katalikų mokslo akademijos suvažiavimo 
darbai, Metraštis, t. XII. Vilnius, 1998, p. 338.




