#### Галина Мишкинене

Институт литовского языка (Вильнюс)

# О текстологии рукописных китабов литовских татар: легенда *Мирадж*

В статье к текстам татарских китабов впервые применены методы классической текстологии, предполагающие выявление различных списков одного и того же произведения с последующим сравнением их содержания и языкового выражения. В качестве материала была выбрана легенда *Мирадж*, пользовавшаяся особой популярностью среди литовских татар. Легенда *Мирадж* была доступна нам в восьми списках. Последовательно оговаривается происхождение рукописей, текстовое окружение легенды *Мирадж* в рукописях, структура легенды, текстологический анализ текста. На данном этапе исследования остановимся лишь на славяноязычной части легенды (т.е. ее подстрочном переводе), в дальнейшем же планируется исследование и ее староосманской части.

**Ключевые слова**: литовские татары, рукописная книга, легенда  $Mu-pa\partial m$ , текстология, стемма списков.

В начальный период исследования китабов литовских татар — славяноязычных рукописных сборников мусульманского содержания, писанных арабским письмом — бытовало мнение, что содержащиеся в них тексты повторяются из рукописи в рукопись. После транслитерации ряда китабов ученые убедились в обратном: большинство произведений в составе конкретного сборника уникальны и не встречаются в иных списках. Лишь о некоторых рукописных сборниках можно сказать, что их состав идентичен (это тема требует отдельного исследования).

Текстологическое изучение татарских рукописей стало возможным после публикации "Каталога арабскоалфавитных рукописей литовских татар" [Мишкинене, Намавичюте, Покровская 2005], в котором особое внимание уделено описанию не графико-орфографических особенностей памятников, а их содержания, что прежде редко делалось в специальных памятников по китабистике<sup>1</sup>. Содержание рукописей в этом

каталоге раскрыто путем перечисления глав и разделов, имеющих формальную или графическую рубрикацию. Несмотря на то, что названия частей текста, за исключением сур Корана и молитв, вполне условны, приведенные в каталожных статьях инципиты (начальные цитаты) позволяют выявить произведения, повторяющиеся в разных рукописях. Такой же структуры придерживались и составители нового каталога татарских рукописей, хранящихся в государственных хранилищах Беларуси [РТБ 2011]. Условные названия частей текста приведены в каталоге в качестве отдельного индекса.

В статье Г. Мишкинене и С. Темчина "О текстологии рукописных китабов литовских татар: Диалог пророка Мухаммеда с шайтаном" к текстам татарских китабов были впервые применены методы классической текстологии, предполагающие выявление различных списков одного и того же произведения с последующим сравнением их содержания и языкового выражения. В качестве материала был выбран Диалог пророка Мухаммеда с шайтаном, пользовавшийся особой популярностью среди литовских татар.

Диалог пророка Мухаммеда с шайтаном был доступен исследователям в одиннадцати списках. Прочтение произведения сразу по многим спискам и последовательное взаимное сопоставление последних оказались чрезвычайно полезными для китабистических исследований, поскольку позволили:

- адекватно установить текст исследуемого произведения, который не только в отдельных рукописях, но даже в целых группах китабов может быть представлен уже в значительно измененном виде;
- 2) объективно оценить сравнительное текстологическое достоинство списков и выбрать наиболее исправные из сохранившихся текстовых версий для публикации;
- с достаточной степенью надежности реконструировать несохранившиеся архетипы и определить степень их переработки в процессе позднейшего переписывания;
- 4) в некоторых случаях обнаружить локальные текстовые традиции;
- 5) проследить языковое развитие текста и динамику взаимоотношений белорусских и польских лингвистических черт в процессе его бытования, поскольку языковая характеристика отдельного списка не может быть перенесена на само произведение и, следовательно, не должна служить аргументом при установлении времени и обстоятельств его возникновения (перевода);
- 6) обнаружить ранее неизвестные версии (в том числе стилистические переработки) текста.

Кроме того, установленные текстологические отношения между исследованными списками могут быть полезными в будущем — при обсуждении целого ряда вопросов, связанных с локализацией дошедших до нас рукописей и их гипотетических оригиналов, а также с установлением путей миграции кодексов, отражающих взаимные связи и контакты их переписчиков, владельцев и т.д. Надо надеяться, что текстологические исследования китабов позволят в дальнейшем проследить историческое развитие татарской письменности и написать историческую грамматику ее языка с подробным описанием исторических изменений в области лексики, грамматики, синтаксиса, фонетики и правописания.

Ранее языковеды делали попытки охарактеризовать языковые особенности конкретных рукописей, не проводя (по крайней мере систематически) их взаимного сопоставления, и поэтому, как правило, не шли дальше общих утверждений о смешанном характере языка татарских рукописей с преобладанием в них то белорусских, то польских языковых особенностей. При введении в научный оборот большего количества расшифрованных памятников татарской письменности и в результате их подробного текстологического анализа станет возможным более точное определение исходного славянского языка, на котором были первоначально написаны рукописи литовских татар.

В данной статье в качестве материала для текстологического анализа была выбрана легенда *Мирадж*, пользовавшаяся особой популярностью среди литовских татар. В работе последовательно обсуждается происхождение рукописей, текстовое окружение легенды *Мирадж* в рукописях, структура легенды, проводится текстологический анализ. На данном этапе исследования остановимся лишь на славяноязычной части легенды (т. е. ее подстрочном переводе), в дальнейшем же планируется исследование и ее староосманской части.

Слово *мирадж* в переводе с арабского языка означает "1. лестница; 2. вознесение на небеса" [Devellioğlu 2007, 651]. Однако в истории культуры ислама под этим словом понимается прежде всего чудесное ночное вознесение пророка Мухаммеда на небеса. Согласно этой легенде, пророк Мухаммед в течение ночи был перенесен из Мекки в Иерусалим, а оттуда вознесся на небеса, посетил мир ангелов и предстал перед самим Аллахом, встретился с душами пророков, посетил рай и ад и в ту же ночь вернулся назад в Мекку [TDEA 1986, 372]. Об этом путешествии упомянуто в некоторых аятах Корана, но особое место данная тема занимает в хадисах и тефсирах [Акаг 1987, 7–61]. В 17-й суре в аятах 1 и 62 о ночном странствии читаем: "Хвала тому, кто перенес ночью Своего раба из мечети неприкосновенной в мечеть отдален-

нейшую, вокруг которой Мы благословили, чтобы показать ему из Наших знамений. Поистине, Он — всеслышащий, всевидящий!", а также: "И вот Мы сказали тебе: «Поистине, Господь твой объемлет людей!» И Мы сделали то видение, которое показали тебе, только искушением для людей и дерево, проклятое в Коране, и Мы устрашаем их, но это увеличивает в них только великую непокорность" [Коран 1990, 232, 237]. В.П. Демидчик отмечает: "Оба текста, 17-й суры и легенды, ассоциативно и частично текстуально связаны между собой, восполняют друг друга и могут быть поняты в зависимости друг от друга. Вероятно, нет никаких оснований считать 17-ю суру источником легенды, будто бы возникшей на основе интерпретации первого и 62-го аятов этой суры. Текст легенды о восхождении возник хронологически раньше, а сура 17 Корана сакрализовала ее и поставила в ряд основополагающих текстов ислама" [Демидчик 1987, 247]. И далее: "Несмотря на некоторые различия в версиях легенды, она в основном, вероятно, передает первоначальный текст, восходящий к Мухаммаду. По своей стилистике, построению и развитию фабулы легенда отличается от коранических сур, но, безусловно, обнаруживает тот же удивительный полет человеческой мысли, пытающейся охватить беспредельность, который столь же характерен и для многих коранических сур" [там же, 247–248].

Краткий вариант легенды называется в литературе мираджие, а пространный — мираджнамэ. Чаще всего встречаемая жанровая форма этого стихотворного произведения — месневи или касы $\partial a^2$  [Akar 1987, 6]. В литературе также встречается легенда мирадж, записанная прозой. Популярная в арабской и персидской литературе легенда после принятия турками ислама получила широкое распространение и в турецкой литературе, как в классической (диванной), так и народной. Легенда могла быть либо составной частью любого прозаического или поэтического произведения, либо самостоятельным, независимым произведением. В турецкой классической литературе легенда мираджие в своем кратком варианте чаще встречается в произведениях такого жанра, как сирет<sup>3</sup>, мевлюд<sup>4</sup>, хилье<sup>5</sup>, муджизатнаме<sup>6</sup>. В мираджнамэ легенда представлена в полном варианте с описанием подробностей, которые опускались в варианте мираджие. В XIV-XX вв. легенда была очень популярна на территории Анатолии. Легенда не анонимна, она имеет свое конкретное авторство. Заявленная в хадисах и тефсирах легенда не была переводом какого-то определенного произведения, а являлась комментарием, вариацией на тему, с отражением мнения конкретного автора-поэта. Однако в сборниках религиозного характера можно обнаружить и списки одного и того же варианта текста легенды мирадж.

Так как основная функция и направленность подобного рода сборников заключалась в просвещении мусульман и ознакомлении их с основными понятиями ислама, то и составители/переводчики рукописей не задавались целью создания оригинального произведения.

Первое *мираджнамэ* до его появления на территории Анатолии было предположительно создано поэтом Кул Сулейманом в XII в. В этом произведении, написанном размером *хедже*, нашли отражение языковые особенности тюркского языка Средней Азии. Второе известное *мираджнамэ*, появившееся также не на территории Анатолии, написано прозой уйгурским алфавитом в XIV–XV вв. Это произведение Абель Павет де Кортелио (Abel Pavet de Courteille) переписал арабским алфавитом и опубликовал вместе со своим переводом на французский язык<sup>7</sup>.

На территории Анатолии легенда *мирадж* впервые в турецкой литературе фиксируется в начале XIV в. В своем жанровом варианте *мираджие* она находится среди других поэтических произведений. *Мираджнамэ* как отдельное произведение выходит в XV в. из-под пера двух авторов: Абдулваси Челеби (Abdülvâsi Çelebi) и Арифа (Arif) под заголовком "Mi'râcü'n-nebi" [Akar 1987, 155–171].

Во многих статьях, посвященных истории и культуре литовско-польских татар, в качестве иллюстративного материала появлялись отрывки текста *Мирадж*, ставшего классическим примером для демонстрации особенностей содержания арабографичных рукописей Великого княжества Литовского [Ластоўскі 1926; Вольский 1927, 135–146; Станкевіч, Таўэрава 1923, 70–78; Станкевіч 1924, 46–52; Станкевіч, Таўэрава 1925, 69–80; Stankevič 1933–1934, 357–390]. Приводимый исследователями текст был взят из китаба И. Луцкевича [Мишкинене 2009, 479–595; Дургут, Мишкинене 2009, 357–375; Міşkiniene 2011, 229].

Легенда *Мирадж* была доступна нам в восьми списках. Ниже они перечисляются в хронологическом порядке написания рукописей с указанием листов, на которых представлен интересующий нас текст (в примечаниях даются места хранения и ссылки на новейшие печатные описания рукописей).

- 1. Китаб Ивана Луцкевича, перв. пол. XVIII в. (Вильнюс, Библиотека Академии наук Литвы, F 21–814, F 21–814, с. 107b–135а [Мишкинене, Намавичюте, Покровская 2005, 39–41; Дургут, Мишкинене 2009, 357–375; Miškinienė 2009, 800]);
- 2. Китаб Айши Смольской, 1814 (Вильнюс, Национальный музей Литвы, R–13.032, л. 209–242 [Мишкинене, Намавичюте, Покровская 2005, 46–49]);
- 3. Китаб Британской библиотеки, 1832 (Лондон, Британская библиотека, OR.13.020, с. 87a–102b [Akiner 2009, 121–134]);

- Китаб Абрагима Хасеневича, 1832 (Минск, Национальная библиотека Белоруссии, 11Pk 438МТ9, л. 94–119 [Drozd, Dziekan, Majda 2000, 53]);
- 5. Китаб Мустафы Шагидевича, 1837 (Вильнюс, Национальный музей Литвы, R–13.042, л. 1–45 [Мишкинене, Намавичюте, Покровская 2005, 55–58; Покровская, 2003]);
- 6. Китаб ибн Абрагама Карицкого, 1842–1843 г. (Вильнюс, Библиотека Вильнюсского университета, F3–391, л. 248–305 [Мишкинене, Намавичюте, Покровская 2005, 58–61; Дургут, Мишкинене 2009, 357–375]);
- 7. Китаб Абрагима Хасеневича, 1861 (Минск, Национальная библиотека Белоруссии, временный № 11Rk 1000, с. 84а–106b);
- 8. Китаб Александра Хасеневича, 1868 (Вильнюс, Национальный музей Литвы, R–13.013, л. 1–44 [Мишкинене, Намавичюте, Покровская 2005, 62–64])

Еще один (недоступный нам) список легенды Мирадж имеется в китабе Махамета Мейшутовича 1882 г., содержащем, по утверждению исследователей, те же тексты, что и китаб Ивана Луцкевича (№ 1 нашего списка) [Drozd, Dziekan, Majda 2000, 52]. Кроме того, в исследованном и описанном в статье Я. Шинкевича китабе 1792 г. также находился текст легенды Мирадж [Szynkiewicz 1932, 188–194]. На сегодняшний день китаб считается утерянным. Таким образом, текст легенды Мирадж представлен в десяти известных нам китабах. Примечательно, что исследуемый текст содержится только в одной из жанровых разновидностей рукописей литовских татар, а именно, в китабах — объемных сборниках, в которые входят тексты различного содержания: основы исламского вероучения, предания о жизни и деятельности пророка Мухаммеда, описания обрядов и ритуалов, а также основных религиозных и семейно-бытовых обязанностей мусульман. Нередко в них встречаются библейские легенды, нравоучительные рассказы, иногда даже восточные авантюрные повести.

Согласно вышеприведенному списку рукописей, исследуемый текст легенды в пяти рукописях написан на староосманском языке с подстрочным переводом на белорусский и польский языки. Это китаб Ивана Луцкевича (перв. пол XVIII в.), китаб Британской библиотеки (1832), китаб Абрагима Хасеневича (1832), китаб ибн Абрагима Карицкого (1842–43) и китаб Абрагима Хасеневича (1861) (соответственно № 1, 3, 4, 6 и 7).

Ниже в отдельных подразделах представим информацию о происхождении анализируемых рукописей, непосредственном текстовом окружении легенды *Мирадж* в различных списках и её структуре.

**Происхождение рукописей**. Исследованные нами китабы XVII-XIX вв. получили названия по имени переписчика (когда он известен) либо последнего владельца, а при отсутствии этих сведений — по месту хранения. Китаб Луцкевича (№ 1) обнаружен в 1915 г. в деревне Сорок Татар (Литва), принадлежал мулле Степану Палтараковичу. Китаб Айши Смольской (№ 2) носит имя переписчицы из местечка Мыши (населенный пункт в окрестностях г. Барановичи, Беларусь). В 1946 г. китаб был приобретен Караимским музеем. Британский китаб (№ 3) в 1962 г. приобретен Британской библиотекой в Стамбуле. Китаб Абрагима Хасеневича (№ 4) был переписан Абрагимом Хаеневичем из Смилович (населенный пункт в Червенском районе Минской области, Беларусь). Китаб Мустафы Шагидевича (№ 5) назван по имени переписчика, чье имя указано в колофоне, и принадлежал Богдану Шагидевичу. Китаб Абрагама Карицкого (№ 6) носит имя переписчика, в 1884 г. принадлежал Старому Ризвоновичу. Китаб Абрагима Хасеневича (№ 7) назван по имени переписчика из Смиловичей (Минский район), в 1899 г. куплен Сулейманом Сафаревичем. Китаб Александра Хасеневича (№ 8) носит имя переписчика — Александр Якубов Хасеневич. Из записи о владельцах узнаем, что книга принадлежала Якову Хасеневичу (21 сентября 1875 г.) а позже, с 1909 г., стала собственностью Хасеня Матвея Родкевича. Нами установлено, что содержание китаба Абрагама Карицкого (№ 6) на страницах 97–326 идентично содержанию сохранившейся части китаба Ивана Луцкевича (№ 1).

Текстовое окружение *Мираджа* в рукописях. В китабе № 1 *Мираджу* предшествует произведение, условно названное "О смерти Мухаммеда", за ним следует "Спор Мекки с Мединой". В китабе № 2 читается статья "Мевлюд", после него — "О сотворении мира". В китабах № 3, 6, 7 перед *Мираджем* находится статья "О смерти Марйам", после него выписано слово "О сотворении мира". По имеющимся в нашем распоряжении фрагментарным копиям китаба № 4 невозможно определить, какое произведение представлено в нем перед и после *Мираджа*. По утверждению авторов Каталога 2000 г., содержание данного китаба идентично китабу Ивана Луцкевича (№ 1), а также содержит тексты, недостающие в последнем, аналогично китабу ибн Абрагама Карицкого (№ 6). Китаб № 5 начинается с текста *Мирадж*, после него читается "Мусульманский катехизис". Китаб № 8, как и китаб № 5, начинается с текста *Мирадж*, после него следует раздел "О смерти Мухаммеда".

Как видим, строгих закономерностей в текстовом окружении Mupadжа не наблюдается. Однако в китабах № 3, 6 и 7 текстовое окружение Mupadжа идентично, т.е. перед ним читается текст "О смерти Марйам", после него выписано слово "О сотворении мира". Несмотря на то, что вошедшие в китабы № 1 и № 6 тексты во многом идентичны, текстовое окружение легенды неодинаково.

Структура и содержание Мираджа. Вся легенда *Мирадж* состоит из 509 бейтов<sup>8</sup>. Из-за ущербности рукописи № 1 легенда представлена 494 бейтами. В результате сопоставления с аналогичной легендой из китаба Карицкого (с. 249–305) были восстановлены недостающие 15 бейтов. Несмотря на некоторые незначительные языковые различия, выявленные в процессе проведенного анализа двух текстов, можно утверждать, что перед нами один и тот же список легенды. Результаты сопоставления текстов в двух рукописях отмечены в примечаниях к транслитерированному тексту китаба Луцкевича [Мишкинене 2009, 479–595]. Некоторые слова и формы, как видно из анализа, были неверно записаны в обеих рукописях. В таком случае в транслитерированном нами тексте мы записывали предполагаемый нами правильный вариант, а в примечаниях давали ошибочные формы, встречающиеся в сопоставляемых текстах<sup>9</sup>.

## Например:

- her bir elinde bir ṭabak nūrdan dutmışdur / hoş ṣalavāt getürür secde kılur 'y кажнаго̂ 'y руках па палумиску светласци дзержац / хораша селеват пейўц седжде кланейуца
- sunuşuban biri birine muştılar / uş irişdi ol nebiyyü'l-müftaḥtılar радуйучисе 'адзин дрўгому семенчўйуц / отож пришов тен прарок
- zikir tesbīḥ eytü çıkdum göge / bir çalabum şun' unı öge öge зикир тесбих пейучи вишев к небу / йединагô бога ремесло ўспаминайучи
- beş yüz yıllık<sup>10</sup> kalınıdur bu göküñ / vir şalavāt eydeyim durgil aruñ пацсот год дароги грўбасци таго неба / пей селевай<sup>11</sup> скажу табе [\*очистица от грехов]
- dütünden<sup>12</sup> yaradılmış gögi üstādı / kitāb içre refa<sup>c</sup> adur adı з димў створона першайе неба / у китабе рефе<sup>c</sup>е име
- 6. bir ķapu gördüm adıdur ḥāfiza / burc yārı ķamu envār idi ķām-ile ãднй варōта видзев име хафиз / брами вежи ўсе с́ветлас́ци
- irişdi cebrā'il ķapuyı urur / içerüden ün geldi kim durur пришов джебра'ил 'у варота 'ударив / из середзини голас пришов хто йест
- eytdi benüm ben<sup>13</sup> hazret yā cebrā'il / kapuyı aç gireyim yā ismā'il рек йа йест чи ти йест джебра'ил / варота 'адчини 'увайду исма'ил
- eydi yeliñde kim var degil baña / cebrā'il eydür muştalık olsun saña рек ведле цебе хтō йест скажи мне / джебра'ил мôвил ćеменча нехай та {бе} (Китаб №1, 115r).

Аналогичная работа была проведена со всеми списками.

Жанровую форму легенды можно определить как *месневи*<sup>14</sup>. Как и в других легендах, наш текст начинается с воздания похвалы Господу Богу. Затем автор приступает непосредственно к рассказу, источником которого стала история, переданная Ибн Аббасом<sup>15</sup>, слышавшего ее от самого пророка Мухаммеда:

rivāyet ķılur ʿabbās oġlı bu sözi / ḥaber virür nebi aña kendüzi мўвил 'aбасов син тойе слова / ведомо́сц дайе прарок йемў сам nebi eydür eydeyim aḥvālümi / ibnü ʿabbās dinleġıl vaṣālümi прарок мўвил скажу што ́се дзейала/ син 'абасов вислўхай мене (Китаб № 1, 108r2–3).

Пророк Мухаммед встречается с архангелом Гавриилом, который раскрывает перед ним тайну и предназначение благословенной ночи и сопровождает пророка в его путешествии по небесам. Далее описывается само чудесное вознесение на небеса при помощи коня по имени Бурак.

Пророк во время путешествия по семи небесам встречается с чудесными творениями Создателя и самим Создателем. В тексте находим названия небес и материал, из которого каждое из них сотворено:

geçdüm ekinçi göge kıldum güzār / kün feyekūn içinde gördüm ey yār пашōв 'адт $\bar{y}$ л на др $\bar{y}$ гойе неб $\bar{o}$  / йак сл $\bar{o}$ ве м $\bar{o}$ виц мне ćе здал $\bar{o}$  так (Китаб N 1, 116v1)

nāʿūredūr ekinçi gögüñ adı / vir ṣalavāt muṣṭafā şöyle didi на'ўре дрўгōму небō име / пей селева́т прарōк так мôвил (Китаб № 1, 116v3)

geçdüm andan üçünçi göge kıldum burāk / ṭarfetü'l-' aynı irürdi ḥak пашов 'адтул на трецайе неба заставив кена / на око мгненйо приноц мене пан бог правдз{ивий} (Китаб № 1, 116г9)

üçünci gögi tañrı gümüşden yaradmış / zā'iredür adı kendi gümüş трецейа неба пан бог стварив зе сребра / з'аире име 'а самойе зе сребра (Китаб № 1, 117r1)

geçdüm dördünçi göge hoş zevk-ile / mūnis-idi cebrā'il daḥi bile ишôв на чвартайе неба з дôбрим гуланем / теваришим бив джебра'ил при мне (Китаб № 1, 117r9)

geçdüm beşinçi göke hōş zevkile / mūnis idi cebrā 'il dahi bile пашōв на патōйе неба хōреше гулайўчи / теваришем мен джебра 'ил бив (Китаб  $N_2$  1, 131v7)

beşinçi gögi gördüm altun idi / ṭaġ ṭaşı cümlesi zerr̄in idi патойе неба видзев зе злота йест / гори каменйе ӯсо дарагий камен (Китаб № 1, 131v8)

altınçı gögün adıdur ḥāliṣe / vir ṣalavāt kim gide benden ġuṣṣa шōстагô неба име халисе / пей селева́т пōйдзе 'ад цебе смўтак (Китаб № 1, 132г6)

yedinçi gök gördüm kızıl yākūt / fevk-al-a'lā yaradmış anı ma'būd сомойе неба видзев и шчирего дйаменту / име февкула'ла стварив пан бог (Китаб № 1, 132v2)

Перечисление и названия семи небесных сфер и материала, из которого они сделаны, характерно для текста *Мирадж*. Чаще всего это бывает краткое упоминание с перечислением названий или материала. В рукописях же литовских татар находим пространное описание с подробным описанием материала и приведением названий небес. Не все названия небес совпадают с предполагаемым нами прототекстом *Палели-II*, например: второе небо в китабе Луцкевича называется *nā ūre*, а в *Лалели-II* — *ahaz* (Akar 1987, 243), соответственно, название третьего неба zā ire — *eiberā* (Akar 1987, 243).

Подробно описаны рай, ад, райские девы, ангелы, дерево Туба, река Селсебил, моря и иные персонажи и места.

söyler-ise uçmağuñ vaşfını dil / dükenmeye hezārān hezārān yıl калиб мой йазик хацев 'у райу вимавиц / непреставайучи {мовив би} (Китаб № 1, 124v5)

od yedürür zebānīler anlara / kükredükçe çıkarur pāre pāre 'агном кормец мукари йих / и тойе йих распалайе на шмати на шмати kulaklarından yana yalan çıyān / girür çıkar şöyle āşkāre 'ıyān през вуши также вужи гади / 'уходзец и виходзец так йавно йак тайемн (Китаб № 1, 130r2—3)

anda gördüm bir melā 'ik $^{16}$  yavlak 'aceb / kudretinden yaradmış anı çalab тамже видзев адзин 'ангел велми дзивний / з мощи свайей стварив йего пан бог yarusı kardan $^{17}$  yarusı oddan idi / dürlü tesbih dilinde rāvān idi палавица из с̀негу палавица из 'агну / рознийе т́есбихи з йезиков идуц (Китаб № 1, 116r4–5)

biri birinden yüksek ol köşkileri / içinde hūrīler var hem yüzi ayı ãдзин 'ад дрўгога вишей тийе пакойи / 'у пакойех панни райс́кийе с́едзац ne ay hezerān şems kamer / yüzlerinüñ katında hayrān zār неможе биц мес̀ец ани слонца так йасна / так йих твари йаснийе и херошийе (Китаб № 1, 122v1–2)

uġradum bir aġaçın adı tūbā / eşid imdi vaşfını eydem baba трафив на а̃дно дзерава име туба / паслухай што там било скажу табе uçmak üstinde tamāmet yaprakları / göge burakmışidi varakları 'у райу на тих дзеравах лист идзе / да гарй 'а 'овоц да земли (Китаб № 1, 124г5–6)

gökden aşaġa bir yana ırmāk / kudretile dudmış-idi muʻallak йешче пад небам ʻaдна речка / ҙ моци божей стайала на паветру kudretinden yaradmış anı cel $\overline{l}l$  / kitāb içre adıdur selseb $\overline{l}l$  ҙ моци божей стварона / у курʻане име тайей вади селсеб $\overline{u}$ л (восстановлено по Китабу № 6).

Пророк Мухаммед во время своего путешествия встречается с другими пророками, совместно с которыми совершает намаз.

anda gördüm enbiyālar cānları / selām geldi baña ķamu varını тамже видзев прарōцќийе души / с̀елам мне ўс́е дали cümlesi gelür selām virdiler / ṣaf ṣaf olup şöyle ķarşu durdılar ўс́е пришо̂вши с̀елам дали / сафи сафи пачишивши прецив мене стали (Китаб № 1, 113т4—5)

Легенда заканчивается возвращением пророка Мухаммеда в Мекку и его рассказом о чудесном вознесении на небеса четырем праведным халифам, которые без колебаний верят в ночное путешествие пророка. В самом конце поэт подчеркивает необходимость признания мираджа всеми мусульманами. В последней строчке указан и автор произведения — Хаджи Махмуд:

ḥāci maḥmūd didi uşbu meʻ rācı / kim giyesiz yarın anda şalavāt tācı хаджи мухамед мувил ' $\bar{y}$  тим меʻ раджу / веронцийе будуц насиц селева́т каро̂ну (восстановлено по Китабу № 6).

Перед проведением текстологического исследования весь текст *Мираджа* был транслитерирован и записан одновременно по всем спискам следующим образом (приводится лишь самое начало текста):

- 1. yaratdı yeri gögi ins ü melek / ay ve güneş müşteri yedi felek
- 3. gögi ins ü melek ayı ve güneş müşteri yedi felek / emri-y-ile ayı gün togar
- 4. yaratdı gögi ins ü melek / ay ve geteş müşteri yidi melek
- 6. yaratdı yeri gögi ins ü melek / ay ve güneş müşteri yedi felek
- 7. yaratdı gögi ins ü melek / ay ve günes müsteri yedi melek
- стварив землу и неба лудзей и зангели / месец и слонца и звезди сем крот небос
- створив землу и небо лудзи и ангели / месец и слонце звезди сем кроц небос
- 3. лўдзй 'и 'енгели месец слонца и зваздй и сем крот небос / за разказанем месец и слонца 'ўзийдзе
- 4. стварив землу неба лудзи чи ченгели / месец слонца звезди и сем крот небос
- 5. и створил анолй потим створил и лўдзи такош / и створил ферейове ктўре подобне до лўдзей он же створил седим кроц небос и земи

- стварив землу и небо лудзй и 'енгелй / месец слонца и гвазди и сем крот небос
- 7. стварив землу неба лудзи 'и 'енгели / месец и слонца звезди и сем крот небос
- 8. ствожил земе и небо и лудзи и ангели / месонц и слонца и гвазди седим крот небос

Так как в данной статье остановимся только на анализе славяноязычной части текста, то приведем в пример еще один фрагмент:

- 1. прароцкаму ме раджу тримай ўха / души добре милосц свайей чини помач
- 2. пророцкий ме радж *слухей* ухом / душойу вер милосц чини лекерство ознаймойо
- 3. свайей чини помач 'ўспомнем ме'радж прароцкий / кали 'учуйеш
- 4. прароцкаму ме радж дай вуха / души добре милосц свайей чинй помач
- 5. пророцки *слухай* ме радж ўхом / душойу милосц чини лекарство ознаймўйе
- 6. прароцкам ме раджу дай вуха / души добре милосц свайей чини помач
- 7. прароцкаму ме раджу дай вуха / души добре милосц свайей чй помач
- 8. прароцќему ме раджу дай ўхе / дўши добра милосц свойей чин помоц му

Такая форма записи позволяет одновременно проследить вариативность текста и его языкового выражения на всех лингвистических уровнях, в том числе и на орфографическом. Так, данный отрывок содержит случаи лексической (тримай ўха — слўхей ухом — дай вуха), грамматической (чини — чин — чй; стварив — створил), фонетической (прароцкаму — прароцкему; стварив — створил — ствожил; помач — помоц) вариативности. На текстовом уровне в этом фрагменте встречаются пропуски, вставки, перестановки слов.

При попытке прочтения полного текста Мираджа одновременно по всем привлеченным к исследованию рукописям оказалось, что список № 8 стоит особняком: по содержанию его текст совпадает с остальными источниками, однако в языковом отношении он отличается высокой степенью полонизированности. Проиллюстрируем сказанное цитатой:

- дзержиц 'у правай руце 'аднагô кена / брух жовтий шийа зелонайе персци белийе
- 2. дзержиц у правой руце а́днаго кана / брух жовтий перс̀ци белийе шийа зелонейа
- дзержиц 'ў правай руце 'аднаго кана / брух жовтий шийа залонайе персци белийе
- дзержиц 'у правай руце 'аднаго кана / брух жовти шийа зелонайе персц бели
- дзержиц ў правей руци аднаго кана / брух жовти персци белийе шийа зелонайа

- дзержиц 'ў правай руце 'аднаго кана / брух жевтий шийа зелонайе персци белийе
- 8. тшима в правай ренце йеднего кона / брух жулти шийа зелона персц бала

Остальные семь списков, представляющих традиционный вариант произведения, делятся на две текстологические группы; соответственно, списки № 1, 3, 4, 6, 7 оказываются противопоставленными по важным текстовым признакам спискам № 2, 5. В рукописях № 3 и № 8 отсутствует фрагмент текста, начиная с фразы:  $\partial sa$  реќе 'еми борздо кланевс'а немаз / раз мовил тайну прозбу ку пану богу и до фразы у 'адном куфлу вада 'а в другом малако 'у трецем вино / хто вино пйе душу свайу силуйе. Значительна утрата фрагментов в списках № 2 и № 5. Например:

- 1. на земли што рознийе речи йест / усих тих лиджбу йон ведайе
- 2. на земли што рознийе речи йест / усих тих лиджбу он ведайе
- 3. на земли иле што рознийе речи йест / 'ўсих тих лиджбу йон ведайе
- 4. на земли иле што рознийе речи йест / 'усих тих лиджбу йон ведайе
- 5. на земли што рознийе речи йест / усих тих лиджбу он ведайе
- 6. на земли иле што рознийе речи йест / 'ўсих тих лиджбу йон ведайе
- 7. на з́емли але што рознийе речи йест / 'усих тих лиджб $\bar{y}$  йон ведайе
- 8. на земи иле цо ружне жечи йест / фшистких тих лиджбай он ве

# Еще несколько подобных примеров:

- 1. иншийе также божих байаэникав / иншийе што кедир ноч седзац
- 2. и тих божих бойазников / и тих што кедир ночи седзац
- 3. иншийе также божих байаэников / иншийе што кадир ноч седзац
- 4. иншийе также божих байазникав / иншийе што кедир ноч седзац
- 5. и тих божих бойазникав / и тих што кедир ноч седзац
- 6. иншийе также божих байаэникав / иншийе што кедир ноч седзац
- 7. иншийе также божих байаэникав / иншийе што кедир ноч седзац
- 8. иних также божих бойазников / иних цо кедир ноц седзо
- 1. йак майу кезац йак веле галин / 'акружили усе небоса спелна
- 2. йак майу поведзец йак веле галин / акружили усе небеса спелна
- 3. йак майу кезац йак великайе веле галин / 'акружили 'ўсе небоса спелна
- 4. йак майе кезац йак великайе веле галин / 'акружили 'ўсе небоса спелна
- 5. йак майу поведзец йак веле галин / же акружили усе неб(й)оса спелна
- 6. йак майу кезац йак великайе веле галин / 'акружили 'ўсе небоса спална
- 7. йак майе кезац йак великайе веле галин / 'акружили 'ўсе небоса спална
- 8. йак мам виповедзиц йак велка и веле голендзи /окронжили фшистќе небоса спелна

В исследуемом тексте китабов № 2 и № 5 встречаются также лексемы, отличные от употребляемых лексем в других списках. Например:

- 1. скора 'абачив йа йего твари элекла / душа майа и страху дрижала цела майо
- скоро абачив йа йего твар сполохаласа / душа майа и страху дрижало цела майо
- 3. скора ебачив йа йего твар э́лекласе / душа майе страху дрижала цела майо
- 4. скора ебачив йа йего твар элекласе душа майа / страху дрижала цела майо
- 5. скоро обачив йа йего твар спалохавсе / душа майе истраху дрижала и цело дрижало майо
- 6. скора 'абачив йа йего твар Злакласе / душа майа страху дрижала цела майо
- 7. скора 'абачив йа йего твар элекласе душа майа / страху дрижала цела майо
- йак прендко обачил йа йего то твар муй элонке́е / и душа мойа страху дрижала цело мойе

### Еще один подобный пример:

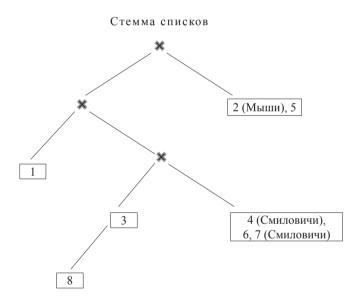
- правай рукой беру души мусулманскийе / левей рукой беру души кафирскийе
- 2. правой рукой беру верников божих / левойу рукой беру души кафирскийе
- 3. правай рукой беру души мусулманскийе / левей рукой беру души кафирскийе
- 4. правай рукой беру души мусулманскийе / левай рукой беру души кафирскийе
- 5. правай рукой беру верникав божих / левайу рукойу беру души кафирскийе
- 6. правай рукой беру души мусулманскийе / левей рукой беру души кафирскийе
- 7. правай рукой беру души мусулманскийе / левай рукой беру души кафирскийе
- 8. правай ренкай боро души мусулманске / левай ренкай боро души кафирске

Встречаются дополнения к тексту, характерные только для текстов китабов № 2 и № 5. Например:

| 1. | калиб йа пилне негледзев          | / то би расказанйе чистаго̂ бога зламав  |
|----|-----------------------------------|------------------------------------------|
| 2. | кали б йа пилне негледзев на йейи | / то бй росказайе чистого бога зламав    |
| 3. | калиб йа пилне негладзев          | / то би расказане чистаго бога зламав    |
| 4. | калиб йа пилне негладзев          | / то бе расказане чистаго бога зламав би |
| 5. | кали б йа пилне негледзев на йийе | / то бй то бй росказайо чистаго бога     |
|    | <b>3</b> ламав                    |                                          |
| 6. | калиб йа билне негладзев          | / то би разказане чистаго бога зламав    |
| 7. | калиб йа пилне негладзев          | / то би расказане чистаго бога зламав би |
| 8. | йежели би йа пилне непилновал     | / то би резказане чистего пана бога зла  |
|    | мал                               |                                          |

Более архаичным представляется вариант текста, содержащийся в списках № 1, 3, 4, 6, 7. Все тексты дополнительно характеризуются обилием языковых черт белорусского типа, что также является признаком относительной древности по сравнению с текстом из китаба № 8, язык которого в значительной степени полонизирован. Группа источников № 1, 3, 4, 6, 7 характеризуется значительной текстологической разнородностью, что позволяет выделить в ее составе две подгруппы: одна представлена списками № 1 и 6; вторую образуют китабы № 4 и 7; источник № 3 занимает срединное положение между обеими подгруппами и является источником для китаба № 8.

На основании изложенных выше данных о текстологических взаимоотношениях восьми списков *Мираджа*, представляющих его традиционную версию, можно предложить общую схему их генеалогического родства (локализованные списки отмечены названиями соответствующих населенных пунктов):



Во главе стеммы знаком X отмечен несохранившийся протограф  $\mathit{Мираджа}$ . Под ним с правой стороны показана текстологически стабильная группа списков № 2, 5; слева — текстологически расчлененная группа списков № 1, 3, 4, 6, 7, 8 с указанием гипотетических промежуточных архетипов (отмечены знаками x), давших начало всей группе и двум ее подгруппам (№ 1, 6 и № 3, 4, 7 соответственно). По всей видимости, список № 8 стал результатом переработки списка № 3.

Итак, прочтение произведения сразу по многим спискам и последовательное взаимное сопоставление последних оказываются чрезвычайно полезными для китабистических исследований, а расшифровка всего текста, как его староосманской части, так и старобелорусской, дает более полную картину техники перевода с одного языка на другой. Сопоставление же с аналогичными текстами в других рукописях позволяет не только восполнить недостающие фрагменты текста Мираджа в других рукописях, но и делать выводы о характере текста. Возникает вопрос, был ли один текст переписан с другого или с какого-то третьего источника, или же имело место механическое переписывание или редактирование и правка текста? Ответы на эти вопросы дало подробное сравнение текстов всех рукописей. В данной статье остановимся только на нескольких интересных моментах. В тексте встречаются места с неточным или неправильным переводом. Например, слово dudaģi (тур. 'губы') переведено в тексте как плечи, а *eñegi* (тур. 'плечи') — как копыта. Аналогичная ошибка допущена во всех рукописях (цитируется фрагмент по китабу Ивана Луцкевича начала XVIII в. и китабу Карицкого):

dudaġı laʿl ü gümüşden eñegi / ol irdi kamu purāklar begi dudaġı laèl ü gümüşden eñegi / ol irdi kamu purāklar begi плечи с кришталу капита з сребра / той бив 'ўсих коней панем плечи с кришталу капита за сребра/ той бив 'усим коним панем<sup>18</sup>

Аналогичные ошибки и пропуски в текстах, допущенные при переписывании в случае наличия староосманского текста, указывают на существование не дошедшего до нас протографа.

Таким образом, расшифровка всей легенды, а не отдельно взятой ее славянской части, и сопоставление ее с аналогичными текстами позволяет зафиксировать изменения в тексте на лексическом, фонетическом, грамматическом и орфографическом уровнях. Проведение текстологического анализа дает более полное представление о содержании текста, позволяет критически его оценить и подготовить издание наиболее ценного из текстов. Мы получаем возможность реконструировать не дошедшие до нас списки. Мираджнамэ является произведением, интересным для специалистов благодаря своим не только содержательным, но и языковым особенностям. Как писал В. Демидчик: "Грандиозность, космичность темы, концентрированное изложение догматики в легкодоступной художественной форме и неисчерпаемые возможности для игры фантазии делают этот памятник мусульманской литературы широко популярным. Неудивительно, что он нашел свое фольклорное осмысление в белорусско-мусульманском рассказе о пастушонке Кунтусе, совершавшим невидимые ночные странствия в Мекку" [1987, 251]. Кроме того, появление в ВКЛ текста, локализация которого определяется территорией Анатолии, показывает широкую географию распространения турецкого языка.

#### Примечания

- <sup>1</sup>См. об этом подробнее в: [Szynkiewicz 1935a; Szynkiewicz 1935b, s. 453–455; Łapicz 1991; Jankowski, Łapicz 2000; Miškinienė 2000; Miškinienė 2001].
- $^2$  *Месневи* (тур. *mesnevi*) жанровая форма стихотворных произведений, состоящая из рифмованных двустиший бейтов. *Касыда* (тур. *kaside*) ода, хвалебное стихотворение.
  - <sup>3</sup> *Cupem* (тур. *siret*) жития святых.
  - <sup>4</sup> Мевлюд (тур. mevlit) поэма о рождении Мухаммеда.
- <sup>5</sup> *Хилье* (тур. *hilye*) произведение, воспевающее духовное совершенство пророка Мухаммеда.
  - <sup>6</sup> *Муджизатнаме* (тур. *mucizatname*) книга о чудесах.
- <sup>7</sup> Abel Pavet de Courteille, *Mi'radj-nameh* (Resul Aleyhisselamın Mi'racka Barganı), Paris 1882.
  - <sup>8</sup> *Бейт* (тур. *beyit*) двустишие, стих.
- <sup>9</sup> В некоторых местах восстановлен славяноязычный текст по старотурецкому оригиналу. Восстановленный текст дается в фигурных скобках под звездочкой.
  - <sup>10</sup> Китабы № 1 и № 6 *yallık*.
  - <sup>11</sup> Селеват.
  - 12 Китаб № 1 и № 6 dutındas.
  - 13 Китаб № 1 и № 6 *beñ*.
- $^{14}$  Структура и содержание текста легенды  $Mupa\partial \mathcal{M}$  рассматривается на примере Китаба Ивана Луцкевича (в нашем тексте китаб № 1).
- $^{15}$  Аббас Абдаллах бин Аббас (619–686), двоюродный брат основателя ислама Мухаммеда.
  - <sup>16</sup> Китаб № 1 и № 6 *mekā'il*.
  - <sup>17</sup> Китаб № 1 и № 6 kardaş.
  - 18 Подробнее см.: [Дургут, Мишкинене, 2009].

#### Литература

Вольский В., 1927: Отрывок из китаба, Узвышша, 4. 135–146.

Дургут X., Мишкинене Г., 2009: Легенда «Мирадж» из китаба Ивана Луцкевича, *Bibliotheca Archivi Lithuanici 7: Lietuvos Didžiosios Kunigaikštystės kalbos, kultūros ir raštijos tradicijos*. Vilnius, 357–375.

Коран 1990: Перевод с арабского акад. И.Ю. Крачковского. Москва, 232, 237. Ластоўскі В., 1926: Гісторыя беларускай (крыўскай) кнігі, Коўна.

Мишкинене Г., 2009: *Китаб Ивана Луцкевича. Памятник народной культуры литовских татар.* Вильнюс, 479–595.

Мишкинене Г., Намавичюте С., Покровская Е., 2005: *Каталог арабскоалфавитных рукописей литовских татар*. Вильнюс.

- Мишкинене  $\Gamma$ ., Темчин C. О текстологии рукописных китабов литовских татар: *Диалог пророка Мухаммеда с шайтаном*" (рукопись).
- РТБ 2011: Рукапісы татараў Беларусі канца XVII–пачатку XX ст. з дзяржаўных кнігазбораў краіны. Каталог. Складальнікі М.У. Тарэлка, А.І. Цітавец. Мінск.
- Станкевіч Я., 1924: Адрывак з Аль-кітабу, Крывіч 2. Коўна, 46-52.
- Станкевіч Я., Таўэрава М., 1923: Аль-кітаб, Крывіч 2. Коўна, 70–78.
- Станкевіч Я., Таўэрава М., 1925: Апаваданне з Аль-кітабу, *Крывіч* 9, Коўна, 69–80.
- Akar Metin, 1987: *Türk Edebiyatında Manzum Mi'râc-nâmeler*, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 7–61.
- Akiner Sh., 2009: *Religious Language of a Belorusian Tatar Kitab. A Cultural Monument of Islam in Europe* (With a Latin-Script Transliteration of the British Library Tatar Belarusian Kitab [OR 13020] on CD-ROM). Wiesbaden: Mediterranean Language and Culture Monograph Series 11.
- Devellioğlu F., 2007: *Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lugat*, Ankara: Aydın Kitabevi, 651.
- Drozd A., Dziekan M.M., Majda T., 2000: *Piśmiennictwo i muhiry Tatarów polskolitewskich. Katalog zabytków tatarskich*, t. 3. (nr. 19). Warszawa, 52.
- Jankowski H., Łapicz Cz., 2000: Klucz do raju: Księga Tatarów litewsko-polskich z XVIII wieku. Warszawa.
- Łapicz Cz., 1991: Trzy redakcje językowe muzułmańskiej legendy w piśmiennictwie Tatarów litewsko-polskich, *Acta Balto-Slavica*, nr. 20. 155–167.
- Mişkiniene G. 2011: Litvanya Tatarlarına Ait El Yazmalarında Bulunan Mi'râc-nâme, *Türkiyat Araştırmaları*. Sayı 14, Ankara: Hacettepe Üniversitesi Hastaneleri Basımevi, 225–241.
- Miškinienė G., 2000: O zawartości treściowej najstarszych rękopisów Tatarów litewskich, *Rocznik Tatarów polskich*. 30–36.
- Miškinienė G., 2001: *Seniausi Lietuvos totorių rankraščiai: Grafika. Transliteracija. Vertimas. Tekstų struktūra ir turinys.* Vilnius.
- Stankevič J., 1933–1934: Přispěvki k dějinám beloruského jazyka na zaklade rukopisu "Al kitab", *Slavia* 12(34). Praha, 357–390.
- Szynkiewicz J., 1932: O kitabie, Rocznik Tatarski, 1. Wilno, 188–194.
- Szynkiewicz J., 1935a: Literatura religijna Tatarów litewskich, *Rocznik Tatarski*, t. 2. 138–143.
- Szynkiewicz J., 1935b: Recenzje na dr. J. Stankiewicz "Bełaruskija musulmanie i bełaruskaja literatura arabskim piśmom", *Rocznik Tatarski*, t. 2. 453–455.
- TDEA 1986: Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi 6, İstanbul: Dergah Yayınları, 372.

Май 2013 г.

E-mail: Galina.Miskiniene@flf.vu.lt

#### Galina Miškinienė

# About the textual criticism of the Lithuanian Tatar manuscripts Kitabs: the "Miraj" legend

In the initial period of the Lithuanian Tatar Kitab study, there prevailed the opinion that these Slavic manuscripts of the Muslim content, written in Arabic script, contain texts which are being repeated from one manuscript to another. When the number of Kitabs was transliterated, scientists became convinced in the opposite: the significant part of texts was unique and was not found in other catalogues. Only several manuscript collections could be named as being identical in their composition (however, this topic demands an individual study). The textual study of Tatar manuscripts became attainable after the publication of the "A Catalogue of Lithuanian Tatar Manuscripts Written in Arabic Script," where attention was focused on the description of the content of these written monuments (rather than graphic-orthographic features). It had rarely been done before in specific works on kitabistics. The classical method of textual criticism, which assumes to identify various lists of the same piece and then to compare their content and linguistic expression, to the texts of the Tatar Kitab for the first time was used in this topic. The Miraj legend was chosen as the matter. This legend used to be very popular among Lithuanian Tatars. The legend was attainable for us in eight catalogs. The report consistently presents the origin of manuscripts, the textual environment of the legend in different manuscripts, the structure of the legend, and analysis of the text. In this phase of the study, we are going to focus only on the Slavic part of the legend (i.e. the interlinear translation). In the future, we plan to analyze the old Ottoman part.

